
 
Volume 15, Issue 1, November 2024 

https://www.journal.stabn-sriwijaya.ac.id/SATI 

1 
 

   
Esensi Praktik Pabbajjā: Sebuah Kajian Historis dan Adaptasi 

Kontemporer 

The Essence of Pabbajjā Practice: A Historical Study and Contemporary 

Adaptation 
  
Tri Saputra Medhācitto 
Iinternational Buddhist Studies College, 
Mahachulalongkornrajavidyalaya University, Thailand; Sekolah 
Tinggi Agama Buddha Syailendra, Indonesia 
Email: trisaputramedhacitto@syailendra.ac.id 
 

Sukodoyo   
Sekolah Tinggi Agama Buddha Syailendra, Indonesia 
Email: sukodoyo@syailendra.ac.id 

 
 
 
 
 
 
 

Abstract/Abstrak   
This research aims to examine in depth the essence of pabbajjā which is studied from a 
historical perspective and contemporary adaptation. This research was carried out using 
the library method, namely by using data sourced from libraries such as scriptures, 
articles, journals and books relevant to the topic. Data processing was carried out using 
content analysis, namely data reduction, data presentation, and drawing conclusions. 
This research shows that the essence of pabbajjā practice in the modern world has 
undergone adaptation according to the needs of the times. In the early period of 
Buddhism, pabbajjā was the act of going forth with the aim of ending dukkha and 
achieving nibbāna in this very life. Pabbajjā is not only the practice of celibacy and 
practicing the Dhamma teachings of the Buddha, but also a path to achieving spiritual 
progress and attaining levels of purification. In contemporary times, the practice of 
pabbajjā has also been adapted not only for the sake of achieving levels of purification, 
but also as a means of training to get deeper understanding on Buddha’s teachings and 
their practices. Pabbajjā does not have to be practiced for lifetime, but can be practiced 
temporarily by following the program organized by the Saṅgha. Pabbajjā can be 
character-building education, discipline training, and strengthen the faith. 

Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis esensi praktik pabbajjā yang dikaji dari segi 
historis dan adaptasi kontemporer. Penelitian ini dilakukan dengan metode 

E-ISSN 
P-ISSN 
 
Article Info 
 
 
Recieved: 2024-08-24 
  
Revised:  2024-09-02 
 
Accepted:2024-11-25 
 
 
Doi Number 



   Volume 15, Issue 1, November 2024 
https://www.journal.stabn-sriwijaya.ac.id/SATI 

2 

kepustakaan, yakni dengan menggunakan data yang bersumber pada pustaka seperti 
kitab suci, artikel, jurnal, dan buku yang relevan dengan topik. Pengolahan data 
dilakukan dengan analisis isi dengan cara mendeskripsikan dan menginterpretasikan 
data adalah melalui pendapat banyak ahli. Penelitian ini menunjukkan bahwa esensi 
praktik pabbajjā di dunia modern telah mengalami adaptasi sesuai dengan kebutuhan 
zaman. Di masa-masa awal agama Buddha, pabbajjā adalah tindakan meninggalkan 
keduniawian dengan tujuan untuk mengakhiri dukkha dan mencapai nibbāna di 
kehidupan ini juga. Pabbajjā bukan hanya praktik hidup selibat dan mempraktikkan 
Dhamma ajaran Buddha, tetapi juga sebagai jalan untuk pencapaian kemajuan spiritual 
dan mencapai tingkatan-tingkatan kesucian. Di masa kontemporer, praktik pabbajjā juga 
diadaptasi tidak hanya untuk kepentingan pencapaian tingkatan-tingkatan kesucian, 
tetapi juga sebagai sarana latihan untuk memperdalam pengetahuan ajaran Buddha 
beserta praktiknya. Pabbajjā tidak harus dijalankan seumur hidup, tetapi bisa secara 
sementara dengan mengikuti program yang diselenggarakan oleh organisasi Saṅgha. 
Pabbajjā bisa menjadi edukasi pembentukan karakter, latihan kedisiplinan, dan 
memperkuat keyakinan.  

 
Keywords:  Pabbajjā, Holy life, Historical, Adaptation, Contemporary. 

Kata Kunci: Pabbajjā, Kehidupan suci, Historis, Adaptasi, Kontemporer. 
 
 
Pendahuluan 

Agama Buddha muncul di wilayah India di abad ke 6 sebelum masehi, sebagai 

kumpulan ajaran dan praktik yang diajarkan oleh Buddha Gotama. Agama Buddha 

adalah agama yang bercorak pada kehidupan moral dan spiritual. Hal ini ditegaskan 

dalam ajaran Buddha sendiri sebagaimana yang terdapat dalam Dhammapada bahwa inti 

dari ajaran Buddha adalah menghindari segala bentuk kejahatan (sabbapāpassa akaraṇaṃ), 

memperbanyak kebaikan (kusalassa upasampadā), dan membersihkan pikiran sendiri 

(sacittapariyodapanaṃ) (Hinuber, 1994: 183). Ajaran tentang menghindari kejahatan dan 

memperbanyak kebaikan adalah ajaran moral, yang mendorang umat Buddha untuk 

memiliki perilaku yang baik di masyarakat. Perilaku yang baik adalah perilaku yang 

tidak membahayakan diri sendiri (nevattabyābādhāyapi saṃvattati), tidak membahayakan 

orang lain (na parabyābādhāyapi saṃvattati), dan tidak membahayakan keduanya (na 

ubhayabyābādhāyapi saṃvattati) (Medhacitto, 2019: 46). Perilaku yang baik ini tercermin 

pada perbuatan baik melalui jasmani, ucapan, dan pikiran. Ajaran tentang 

membersihkan batin sendiri mengacu pada praktik spiritual untuk mengikis hingga 

melenyapkan kotoran batin. Buddha menjelaskan bahwa akar dari kotoran batin adalah 

keserakahan (lobha), kebencian (dosa), dan kebodohan (moha). Praktik spiritual Buddhis 

adalah jalan untuk mengikis kotoran batin hingga lenyap, dan mencapai bebasnya 

penderitaan. Puncak dari praktik spiritual Buddhis adalah pencapaian Nibbana, keadaan 

yang terbebas dari kotoran-kotoran batin. Pencapaian ini dikatakan sebagai kebahagiaan 

yang paling tinggi (nibbānaṃ paramaṃ sukhaṃ) (Hinuber, 1994: 204).  



   Volume 15, Issue 1, November 2024 
https://www.journal.stabn-sriwijaya.ac.id/SATI 

3 

Setiap kehidupan berumahtangga  dalam  Buddhis  adalah pilihan.  Orang  

dewasa  dapat  menikah atau   berumah   tangga   dan/atau   bisa hidup  selibat (tidak  

menikah) sebagai petapa (Sukodoyo, 2024). Dalam agama Buddha, pengikut Buddha 

dikelompokkan menjadi empat kelompok, yaitu: bhikkhu (biarawan), bhikkhuni 

(biarawati), upāsaka (umat awam pria), dan upāsikā (umat awam wanita) (Davids, 1966: 

113). Dari empat kelompok tersebut, jika diringkas lagi dapat dikategorikan menjadi dua, 

yaitu pabbajita dan gharāvāsa. Bhikkhu dan bhikkhunī adalah pabbajita atau orang yang telah 

meninggalkan kehidupan rumah tangga untuk menjalani hidup tanpa rumah sebagai 

petapa. Upāsaka dan upāsikā adalah gharāvāsa atau umat Buddha yang tinggal di rumah 

dengan hidup sebagai perumah tangga. Umat awam perumah tangga juga disebut 

sebagai gihī atau gahaṭṭha (Medhacitto, 2019: 2). Dengan mengacu pada Pāsādika Sutta, 

kelompok bhikkhu dan bhikkhunī, dapat dibedakan menjadi tiga berdasarkan usia 

pentahbisannya, yaitu tua (thera), menengah (majjhima), dan muda (nava). Berdasarkan 

cara hidupnya, kelompok upāsaka dan upāsikā dapat klasifikasikan menjadi dua yaitu; 

yang hidup selibat (brahmacāri) dan yang menikah (kāmabhogi) (Davids, 1976: 125-126). 

Pengikut Buddha memiliki hak untuk memilih jalan hidupnya apakah mau menjadi 

biarawan/biarawati atau tetap menjadi umat perumahtangga. Hidup adalah pilihan, 

maka dalam menjalani kehidupan ini juga pilihan. Tidak ada keharusan bahwa semua 

pengikut Buddha harus meninggalkan kehidupan keduniawian dan menjadi bhikkhu. 

Seseorang tetap bisa mempraktikkan Dhamma dengan tetap hidup sebagai perumah 

tangga. Hubungan antara perumah tangga dan bhikkhu berlangsung secara timbal balik, 

sebagaimana yang dijelaskan di dalam Sigālovāda Sutta (Medhacitto, 2022: 166-167). 

Kehidupan pabbajita adalah kehidupan dengan menjalani pabbajjā. Di sini, pabbajjā 

adalah tindakan meninggalkan kehidupan berumah menuju kehidupan tanpa rumah 

(agārasmā anagāriyaṃ pabbajjā). Seorang pabbajita tidak lagi tinggal di rumah bersama 

keluarga dan melakukan aktivitas seperti umat awam. Mereka yang menjalani hidup 

sebagai pabbajita, apakah sebagai bhikkhu atau bhikkhunī, akan tinggal di vihāra dan 

mendapatkan dukungan makanan dan kebutuhan hidup dari perumahtangga yang 

hidup sebagai umat awam. Vihāra menjadi tempat yang kondusif untuk mempraktikkan 

ajaran Buddha secara lengkap. Di vihāra, seorang Pabbajita dapat menggali pengetahuan 

Dhamma lebih mendalam sekaligus berusaha untuk mempraktikkannya dalam 

kehidupan sehari-hari. Sehingga, manfaat-manfaat dari menjalani kehidupan suci dapat 

segera direalisasi. Tujuan akhir dari ajaran Buddha adalah terbebas dari dukkha, yaitu 

mencapai Nibbāna.  

Meskipun demikian, praktik pabbajjā berhadapan dengan tantangan besar di era 

modern saat ini. Gaya hidup modern sering kali bertentangan dengan nilai-nilai dan 

praktik pabbajjā. Akibatnya, tidak banyak yang tertarik untuk menjalani pabbajjā. Banyak 

vihāra-vihāra yang dibangun megah, tidak ada pabbajita yang tinggal. Jumlah bhikkhu 

mengalami peningkatan yang cukup lambat. Ini juga berdampak pada pembinaan umat 

yang kurang maksimal. Melihat situasi ini, organisasi Saṅgha atau komunitas para 



   Volume 15, Issue 1, November 2024 
https://www.journal.stabn-sriwijaya.ac.id/SATI 

4 

bhikkhu harus bergerak untuk mengadaptasi praktik pabbajjā yang bisa diterima oleh 

masyarakat sebagai bagian dari praktik yang diajarkan oleh Buddha. Di Indonesia saat 

ini, Saṅgha telah membuka program-program pabbajjā yang dilakukan secara batasan 

waktu. Melalui program tersebut, diharapkan mampu menggerakkan generasi Buddhis 

untuk mengikuti pabbajjā, meskipun hanya sementara waktu. Program ini juga membuka 

peluang bagi mereka yang akan melanjutkan kehidupan pabbajita secara permanen. Oleh 

karena itu, penelitian ini bertujuan untuk menganalisis esensi praktik pabbajjā secara 

historis dan adaptasi kontemporer.   

 

 

Metode  

Penelitian ini dilakukan dengan metode kepustakaan. Metode penelitian 

kepustakaan adalah penelitian yang identik dengan kegiatan analisis teks atau wacana 

yang menyelidiki suatu peristiwa, baik berupa perbuatan atau tulisan yang diteliti untuk 

mendapatkan fakta-fakta yang tepat (Hamzah, 2019: 7). Studi kepustakaan juga berkaitan 

dengan kajian teoritis dan referensi lain yang terkait dengan nilai, budaya, dan norma 

yang berkembang pada situasi sosial yang diteliti (Sugiyono, 2017: 291). Penelitian ini 

dilakukan dengan pendekatan interpretatif yang berangkat dari upaya untuk mencari 

penjelasan tentang berbagai peristiwa sosial dan budaya yang didasarkan pada 

perspektif dan pengalaman orang yang diteliti dalam konteks penelitian kepustakaan 

subjeknya adalah bahan-bahan pustaka (Hamzah, 2019: 59). Teknik pengumpulan data 

dalam penelitian ini dilakukan dengan mengkaji sumber primer dan sumber sekunder. 

Sumber primer dalam kajian studi agama Buddha mengacu pada Kanon Pāli atau 

Tipiṭaka dan kitab-kitab ulasannya. Sumber sekunder adalah jurnal, artikel, buku, atau 

penelitian-penelitian sebelumnya. Analis data dilakukan dengan identifikasi sumber 

yang relevan, kategorisasi literatur berdasarkan tema, sintesis dan komparasi informasi, 

interpretasi data untuk memberikan makna, serta penarikan kesimpulan dan 

rekomendasi untuk penelitian lebih lanjut (Hamzah, 2019: 59). Singkatnya, penelitian ini 

dilakukan dengan menganalisis sumber-sumber pustaka yang ada hubungan dengan 

praktik pabbajjā, kemudian pemilihan data yang sesuai, dan analisis data untuk 

mendapatkan kesimpulan tentang esensi praktik pabbajjā secara historis dan adaptasi 

kontemporer.  

 

 

Hasil dan Diskusi 

Kronologi Praktik Pabbajjā 

Secara literal, pabbajjā berarti meninggalkan kehidupan keduniawian. Pabbajjā 

mengacu pada tindakan meninggalkan kehidupan berumah menuju kehidupan tanpa 

rumah (agārasmā anagāriyaṃ pabbajjā), disertai dengan tindakan mencukur rambut dan 

jenggot, melepas pakaian rumah tangga, dan mengenakan kain kuning (kesamassuṃ 

ohāretvā kāsāyāni vatthāni acchādetvā agārasmā anagāriyaṃ pabbajituṃ) dan bertahan hidup 



   Volume 15, Issue 1, November 2024 
https://www.journal.stabn-sriwijaya.ac.id/SATI 

5 

dengan mengumpulkan derma makanan (piṇḍāya carantena viharitabbaṃ) (Norman, 1970: 

135). Hidup tanpa rumah adalah hidup selibat dan tinggal di vihāra untuk mengabdikan 

diri dalam praktik ajaran Buddha. Meninggalkan keduniawian artinya adalah 

meninggalkan cara dan tujuan hidup yang bersifat duniawi, melainkan fokus pada 

tujuan spiritual. Cara hidup ini adalah cara hidup petapa (samaṇa) yang juga dijalani oleh 

Buddha sendiri. Meskipun sebagai putra mahkota, Buddha memillih untuk 

meninggalkan kemewahan istana dan menjalani hidup sebagai petapa, dengan 

memotong rambutnya, mengenakan jubah kuning, dan hidup bergantung pada derma 

makanan yang diberikan oleh umat. Istilah bhikkhu didefinisikan sebagai ia yang pergi 

mengumpulkan derma makanan (bikkhatīti bhikkhu) atau ia yang hidup bergantung dari 

pemberian orang (bhikkhakoti bhikkhu) (Medhacitto, 2019: 186).  

Dalam literatur Pāli, pabbajjā bisa diartikan menjadi dua pengertian: menjadi 

sāmaṇera dan menjadi bhikkhu. Dalam literatur Pāli ada dua kata yang hampir mirip, 

yaitu: pabbajjā dan upasampadā. Yang membedakan keduanya, pabbajjā adalah 

pentahbisan menjadi sāmaṇera dan upasampadā adalah pentahbisan menjadi bhikkhu. 

Namun pabbajjā mencangkup arti yang lebih luas karena sebelum menjadi bhikkhu, 

seseorang harus menjadi sāmaṇera terlebih dahulu (Medhacitto, 2019: 187). Itulah 

mengapa, dalam literatur Pāli, orang-orang yang ingin menjadi bhikkhu memohon 

kepada Buddha untuk pabbajjā dengan mengucapkan kalimat “Labheyyāhaṃ, bhante, 

bhagavato santike pabbajjaṃ, labheyyaṃ upasampadaṃ. Pabbājetu maṃ bhagavā’’ti (Chalmers, 

1977: 56). 

Buddha mengajarkan ajarannya dengan sangat baik di awal, di pertengahan, dan 

akhir (ādikalyāṇaṃ majjhekalyāṇaṃ pariyosānakalyāṇaṃ); dan Beliau juga menunjukkan 

praktik kehidupan suci yang sempurna dan murni (kevalaparipuṇṇaṃ parisuddhaṃ 

brahmacariyaṃ)  (Davids, 1975: 62). Dari berbagai sutta dapat ditemukan bahwa banyak 

orang setelah mendengarkan ajaran Buddha dan memahaminya, akhirnya memohon 

kepada Buddha untuk ditahbiskan menjadi bhikkhu. Mereka memutuskan untuk 

meninggalkan kehidupan berumah menuju kehidupan tanpa rumah dengan dasar 

pemahaman dan penuh keyakinan (saddhā agārasmā anagāriyaṃ pabbajitā) dengan tujuan 

untuk mencapai nibbāna. Nibbāna adalah landasan, arah, dan tujuan akhir dari menjalani 

kehidupan suci (nibbānogadhañhi, brahmacariyaṃ vussati, nibbānaparāyanaṃ 

nibbānapariyosāna) (Feerr, 1975: 190). Dengan begitu mereka sudah jenuh dengan 

kehidupan saṃsāra. Makanya bhikkhu juga disebut sebagai orang yang takut pada saṃsāra 

(saṃsāre bhayaṃ ikkhatīti bhikkhu) (Vism. 3). Bhikkhu adalah ia yang melihat bahaya-

bahaya kehidupan saṃsāra dan berusaha untuk mengakhiri saṃsāra.  Kehidupan sebagai 

perumahtangga dipertimbangkan sebagai kehidupan yang sesak, diliputi kotoran 

(sambādhoyaṃ gharāvāso, rajassāyatanaṃ iti), sementara hidup sebagai petapa adalah bebas 

seperti udara terbuka (abbhokāsova pabbajjā) (Anderson, 1913: 406). Hidup sebagai 

perumahtangga banyak rintangan untuk menjalani kehidupan yang benar-benar bersih 

dan banyak godaan yang membuat perumahtangga mudah terhanyut dalam kesenangan 



   Volume 15, Issue 1, November 2024 
https://www.journal.stabn-sriwijaya.ac.id/SATI 

6 

indrawi. Kehidupan perumahtangga penuh dengan tanggung jawab dan kesibukan. 

Maka dari itu, pabbajjā membebaskan orang dari belenggu-belenggu tersebut agar bisa 

lebih kondusif untuk mempraktikkan Dhamma lebih intensif.  

Sebagaimana yang tertera dalam Raṭṭhapala Sutta, Raṭṭhapala menyampaikan bahwa 

setelah mendengarkan khotbah Buddha, dia menyadari bahwa tidaklah mudah hidup sebagai 

perumah tangga dalam menjalani kehidupan suci, sempurna dan murni seperti kulit kerang yang 

dipoles (nayidaṃ sukaraṃ agāraṃ ajjhāvasatā ekantaparipuṇṇaṃ ekantaparisuddhaṃ saṅkhalikhitaṃ 

brahmacariyaṃ carituṃ) (Chalmers, 1977: 55). Dengan alasan ini, Raṭṭhapala memohon kepada 

Buddha untuk ditahbiskan menjadi bhikkhu. Setelah melewati proses untuk mendapatkan izin 

dari orang tua, akhirnya Raṭṭhapala menjadi bhikkhu. Hal ini diketahui oleh Raja Korabya dan 

raja tersebut heran dengan pilihan hidup Raṭṭhapala. Menurutnya, biasanya orang meninggalkan 

kehidupan berumah menuju kehidupan tanpa rumah karena empat  kehilangan, yaitu: 

kehilangan melalui usia tua (jarāpārijuññaṃ), kehilangan melalui penyakit (byādhipārijuññaṃ), 

kehilangan kekayaan (bhogapārijuññaṃ), dan kehilangan sanak keluarga (ñātipārijuññaṃ) 

(Chalmers, 1977: 66). Raja Korabya melihat bahwa empat kehilangan ini tidak terjadi pada diri 

Raṭṭhapala. Makanya raja menanyakan apa yang menjadi alasan dasar untuk mengambil 

keputusan menjadi bhikkhu. Empat ringkasan Dhamma (cattāro dhammuddesā) inilah yang 

membuat Raṭṭhapala memutuskan untuk meninggalkan keduniawian, yaitu: (1) Hidup di dunia 

tidak pasti dan tersapu (upaniyyati loko addhuvo); (2) Hidup di dunia tidak ada penaung dan 

pelindung (atāṇo loko anabhissaro); (3) Hidup di dunia tidak ada kepemilikan yang sejati, semua 

harus ditinggalkan dan pergi (assako loko, sabbaṃ pahāya gamanīya); dan (4) Hidup di dunia tidak 

ada kepemilikan yang sejati, semua harus ditinggalkan dan pergi (assako loko, sabbaṃ pahāya 

gamanīya). 

Hidup di dunia tidak pasti dan tersapu. Dalam hidup ini, seseorang mungkin kuat dan 

tangguh di saat usia muda, namun ketika ketuaan menghampirinya, bahkan untuk 

memindahkan kaki saja terasa berat.  Hidup di dunia tidak ada penaung dan pelindung. 

Walaupun seseorang memiliki banyak teman, kerabat, atau saudara, ketika dia sakit, dia sendiri 

yang harus menanggung kesakitannya. Tidaklah mungkin baginya untuk membagi rasa sakitnya 

kepada mereka agar rasa sakit yang dialaminya berkurang. 

Hidup di dunia tidak ada kepemilikan yang sejati, semua harus ditinggalkan dan pergi. 

Ketika seseorang diberkati dengan kekayaan yang berlimpah ruah dan beribu-ribu kenikmatan 

indrawi, ketika ia mati, semuanya harus ditinggalkan dan semua kekayaan itu akan diambil alih 

oleh sanak keluarga. Tidaklah mungkin baginya untuk membawa kekayaanya atau membawa 

kenikmatan hidupnya ke kehidupan berikutnya. Perbuatan yang pernah dilakukannyalah yang 

akan menentukan semuanya di kehidupan berikutnya. Hidup di dunia kurang sempurna, tak 

pernah puas, dan diperbudak oleh nafsu keinginan. Hidup di dunia ini tidak pernah terpuaskan 

dan diperbudak oleh nafsu keinginan sendiri. Seseorang tidak pernah terpuaskan dengan apa 

yang sudah dimiliki, tetapi selalu menginginkan lebih dan lebih. Ketika satu keinginan 

terpenuhi, bukannya puas tetapi malah menginginkan yang lebih besar (Chalmers, 1977: 68).  

Empat ringkasan ajaran tersebut yang membuat Raṭṭhapala meninggalkan 

kehidupan rumah tangga dan menjalani hidup tak berumah sebagai seorang bhikkhu.  

Pada masa awal ketika Buddha masih hidup, orientasi meninggalkan kehidupan 

keduniawian adalah untuk mencapai pembebasan dari dukkha. Tujuan tertinggi dari 



   Volume 15, Issue 1, November 2024 
https://www.journal.stabn-sriwijaya.ac.id/SATI 

7 

meninggalkan keduniawian dan menjalani kehidupan suci tanpa rumah adalah untuk 

mencapai Nibbāna (Feer, 1975: 190). Dengan kata lain, puncak dari praktik pabbajjā adalah 

untuk mencapai kesucian, terbebas dari kotoran-kotoran batin. Di dalam 

Paṭhamasāmañña Sutta, Saṃyutta Nikāya, Buddha menyebutkan manfaat-manfaat hidup 

kepetapaan (sāmaññaphala) yang berupa tingkatan kesucian, seperti; buah sebagai 

pemasuk arus (sotāpanna), buah sebagai yang kembali sekali (sakadāgāmī), buah sebagai 

yang tidak kembali (anāgāmī), dan buah sebagai arahat (arahat) (Feer, 1976: 24) 

Sāmaññaphala Sutta, Dīgha Nikāya menjelaskan manfaat-manfaat menjalani 

kehidupan suci sebagai petapa dengan penjabaran yang bertingkat (Davids, 1975: 60). 

Buddha menjelaskannya secara bertahap dari yang paling duniawi hingga tujuan yang 

paling tinggi. Sutta ini menyebutkan bahwa ada empat belas buah menjalani kehidupan 

sebagai bhikkhu, antara lain: (1) Bebas dari perbudakan; (2) Bebas dari pekerjaan sebagai 

petani; (3) Mencapai jhāna pertama; (4) Mencapai jhāna kedua; (5) Mencapai jhāna ketiga; (6) 

Mencapai jhāna keempat; (7) Kemampuan melakukan meditasi vipassana berkenaan dengan 

tubuh (kāyānupassāna); (8) Mencapai manomaya iddhi; (9) Mencapai iddhivida ñāṇa; (10) Mencapai 

dibbasota ñāṇa; (11) Mencapai cetopariyaya ñāṇa; (12) Mencapai pubbenivāsanussati ñāṇa; (13) 

Mencapai cutūpapāta ñāṇa; dan (14) Mencapai āsavakkhaya ñāṇa. 

Bebas dari perbudakan, misalnya sebelumnya adalah budak yang bekerja keras untuk 

majikannya. Setelah menjadi bhikkhu, ia tidak perlu lagi bekerja keras untuk majikannya. 

Majikannya tidak akan menyuruhnya lagi untuk melakukan pekerjaan untuknya. Justru, 

majikannya akan memberikan penghormatan kepadanya, memberikan dukungan empat 

kebutuhan hidup, menyediakan perlindungan untuknya. Ini adalah salah satu buah menjadi 

bhikkhu yang sangat jelas secara duniawi. 

Bebas dari pekerjaan sebagai petani, jika sebelumnya ia adalah petani, maka setelah 

menjadi bhikkhu ia tak perlu lagi bertani untuk bertahan hidup. Ia tak perlu lagi membayar pajak 

untuk raja. Semua kebutuhan hidupnya akan terpenuhi. Bahkan raja pun tidak mungkin 

memaksanya untuk kembali mencangkul. Alih-alih raja akan mendukung semua kebutuhan 

pokoknya, memberikan penghormatan yang layak, dan menyediakannya perlindungan. 

Setelah menjadi bhikkhu, ia berjuang sungguh-sungguh dengan penuh kesadaran. Menaati 

peraturan dan terkendalai dalam nafsu indrawi. Setelah melakukan meditasi, ia mengalami 

perkembangan batin setahap demi setahap. Ia mampu mencapai jhāna pertama, dengan faktor: 

vitakka, vicāra, pīti, sukha, ekaggatā. Setelah mencapai jhāna pertama, ia berjuang lagi dan mencapai 

jhāna kedua, dengan faktor: vicāra, pīti, sukha, ekaggatā. Setelah mencapai jhāna kedua, ia berjuang 

lebih keras lagi dan mencapai jhāna ketiga dengan faktor pīti, sukha, ekaggatā. Setelah itu ia 

mampu mencapai jhāna keempat dengan faktor ekaggatā. Setelah memperoleh empat jhāna, ia 

akan menjadi lebih mudah dalam mempraktikkan meditasi vipassana, khususnya yang berkenaan 

dengan tubuh (kāyānupassāna). Ia bisa mencapai manomaya iddhi atau pencapaian kekuatan batin 

yang bisa membuatnya menciptakan tubuh yang sama. 

Dengan pencapaian iddhivida ñāṇa, ia bisa merubah dirinya menjadi banyak. Setelah 

menjadi banyak bisa menjadi satu kembali. Bisa menembuh dinding seperti di udara terbuka. 

Bisa tenggelam dan muncul lagi di bumi seperti ketika di air. Bisa berjalan di air tanpa tenggelam 

seperti berjalan di atas tanah. Bisa duduk bersila dan terbang di udara. Bisa menyentuh matahari 



   Volume 15, Issue 1, November 2024 
https://www.journal.stabn-sriwijaya.ac.id/SATI 

8 

dan bulan. Bisa pergi ke alam Brahma. Dengan pencapaian dibbasota ñāṇa, ia bisa mendengar 

suara dari jarak yang sangat jauh. Bisa mendengar suara makhluk-makhluk dewa. Dengan 

pencapaian cetopariyaya ñāṇa, ia bisa membaca pikiran orang lain. Ia bisa mengetahui pikiran 

orang lain apakah sedang buruk atau baik, sedang membeci atau tidak, sedang serakah atau 

tidak, dsb.  

Dengan pubbenivāsanussati ñāṇa, ia bisa kembali mengingat kehidupan lampaunya. Bisa 

mengingat kembali satu kelahiran, dua, tiga, ratusan kelahiran di kehidupan lampaunya. Dengan 

cutūpapāta ñāṇa atau dibbacakkhu ñāṇa, ia bisa melihat muncul dan lenyapnya makhhluk-makhluk. 

Ia bisa mengetahui mengapa orang dilahirkan cantik dan buruk rupa, kaya dan miskin. Ia bisa 

tahu kapan orang lain mati dan terlahir di mana setelah kematian. Āsavakkhaya ñāṇa adalah 

pencapaian terbebasnya kotoran-kotoran batin. Ia melihat sebagaimana adanya; ini dukkha (so 

idaṃ dukkha’nti yathābhūtaṃ pajānāti), ini sebab dukkha (ayaṃ dukkhasamudayo’ti yathābhūtaṃ 

pajānāti), ini lenyapnya dukkha (ayaṃ dukkhanirodho’ti yathābhūtaṃ pajānāti) dan ini jalan menuju 

lenyapnya dukkha (ayaṃ dukkhanirodhagāminī paṭipadā’ti yathābhūtaṃ pajānāti). Ia juga melihat 

sebagaimana adanya; ini noda batin (ime āsavāti yathābhūtaṃ pajānāti), ini sebab noda batin (ayaṃ 

āsavasamudayo’ti yathābhūtaṃ pajānāti), ini lenyapnya noda batin (ayaṃ āsavanirodho’ti yathābhūtaṃ 

pajānāti), dan ini jalan menuju lenyapnya noda batin (ayaṃ āsavanirodhagāminī paṭipadāti 

yathābhūtaṃ pajānāti). Dengan begitu ia terbebas dari empat noda batin, yaitu noda batin atas 

nafsu inderawi (kāmāsava), noda batin atas kemenjadian (bhāvāsava), noda batin atas pandangan 

(diṭṭhāsava), noda batin atas ketidaktahuan (avijjāsava).  

Dengan āsavakkhaya ñāṇa, berarti ia telah sampai pada tujuan tertinggi dari 

mempraktikkan ajaran Buddha. Dia memasuki kebebasan pikiran, terbebas melalui 

kebijaksanaan, setelah memahaminya ia mencapainya. Ia akhirnya memahami bahwa 

kelahiran telah dihentikan, kehidupan suci telah dijalani, apa yang harus dilakukan telah 

dilakukan, tidak dilahirkan lagi setelah kehidupan ini (Tassa evaṃ jānato evaṃ passato 

kāmāsavāpi cittaṃ vimuccati, bhavāsavāpi cittaṃ vimuccati, avijjāsavāpi cittaṃ vimuccati, 

‘vimuttasmiṃ vimuttamiti ñāṇaṃ hoti, ‘khīṇā jāti, vusitaṃ brahmacariyaṃ, kataṃ karaṇīyaṃ, 

nāparaṃ itthattāyā’ti pajānāti). 

 

Praktik Pabbajjā Adaptasi Kontemporer 

Praktik pabbajjā di era modern ini menghadapi tantangan yang cukup besar. 

Kehidupan masyarakat modern bertolak belakang dengan nilai-nilai dalam praktik 

pabbajjā. Ketika manusia pada umumnya mendefinisikan puncak keberhasilan adalah 

dengan kemewahan dan memiliki banyak harta, justru praktik pabbajjā mendorong 

untuk hidup sederhana dan melepaskan keterikatan duniawi. Di tengah-tengah 

masyarakat yang sekuler, sangat sedikit yang tertarik dengan kegiatan religious. 

Meditasi yang menjadi bagian praktik ajaran Buddha pun dipandang membosankan. Hal 

ini berpengaruh pada minimnya minat umat Buddha untuk menjalani kehidupan 

sebagai pabbajita. Alhasil jumlah bhikkhu tidak sebanding dengan jumlah vihāra-vihāra 

yang harus mendapatkan pembinaan. Ini juga berdampak pada pembinaan umat yang 

kurang maksimal.  



   Volume 15, Issue 1, November 2024 
https://www.journal.stabn-sriwijaya.ac.id/SATI 

9 

Organisasi-organisasi Saṅgha dan lembaga-lembaga yang terkait mengambil 

tindakan terobosan baru agar praktik pabbajjā bisa tetap lestari. Dengan mengikuti cara-

cara yang sudah berjalan di negara-negara Buddhis, organisasi-organisasi Saṅgha di 

Indonesia telah memberikan peluang bagi umat Buddha untuk mengikuti progam 

pabbajjā dalam durasi waktu tertentu. Program-program ini diadakan dengan tujuan 

supaya umat Buddha berkesempatan untuk menjalankan kehidupan suci sebagai bagian 

dari praktik ajaran Buddha. Sebagaimana dalam Paṇḍita Sutta disampaikan bahwa ada 

tiga perbuatan yang diajurkan oleh para bijaksanawan, yaitu berdana, merawat orang 

tua, dan praktik meninggalkan keduniawian. Dalam sutta ini, Buddha mengatakan 

bahwa pabbajjā adalah praktik yang dianjurkan oleh para bijaksanawan (pabbajjā 

bhikkhave, paṇḍitapaññattā sappurisapaññattā) (Warder, 1961: 151). Maka, dengan 

mengikuti pabbajjā yang meskipun hanya sementara, seseorang telah melakukan tiga 

jenis kebaikan yang dianjurkan oleh Buddha. Buddha sering kali mendorong umatnya 

untuk selalu melakukan perbuatan baik dan menjalankan kehidupan suci (kattabbaṃ 

kusalaṃ caritabbaṃ brahmacariyaṃ) (Feer, 1991: 108). 

Di Indonesia, program-program pabbajjā diselenggarakan beberapa kali dalam 

setahun di tempat yang berbeda-beda, utamanya di waktu liburan sekolah. Program ini 

menyasar pada anak-anak sekolah yang berkeinginan untuk berlatih menjalani 

kehidupan sebagai pabbajjā. Program-program yang telah berjalan umumnya adalah 

program pabbajjā sāmaṇera. Peserta akan mengikuti prosedur penahbisan menjadi 

sāmaṇera. Sāmaṇera adalah tahapan awal sebelum menjadi bhikkhu. Yang membedakan 

bhikkhu dan sāmaṇera terletak pada peraturan vinaya yang dijalankan. Bhikkhu 

menjalankan patimokkha atau peraturan sebanyak 227. Sāmaṇera hanya menjalankan 10 

peraturan dasar kehidupan suci serta peraturan tambahan tentang tata laku yang pantas 

sebagai pabbajita.  

Mengikuti program pabbajjā di negara-negara Buddhist sudah tampak lazim 

dijalankan oleh semua pria. Di Thailand, pabbajjā juga menjadi bagian dari budaya 

mereka. Setiap laki-laki dianjurkan untuk menjadi bhikkhu, minimal sekali seumur hidup. 

Bahkan konon, sebelum laki-laki menikah, ia harus pernah menjadi bhikkhu terlebih 

dahulu. Kalau tidak, calon mertua tidak akan mengizinkannya untuk menikahi putrinya 

(Medhacitto, 2019: 199). Selain itu, pabbajjā dianggap sebagai praktik dengan kebajikan 

besar, sehingga praktik ini juga digunakan sebagai media untuk melakukan pattidāna. 

Dengan pabbajjā, seseorang bisa melakukan pattidāna atau pelimpahan jasa kepada sanak 

keluarga yang meninggal. Misalnya, kalau ibunya meninggal, anak laki-lakinya akan 

ditahbis menjadi bhikkhu, karena beranggapan bahwa dengan cara itu, mendiang ibunya 

akan berbahagia melihat anaknya mengenakan jubah kuning (Ibid.).  

Di zaman sekarang ini, pabbajjā juga berperan sebagai pendidikan. Pabbajjā di era 

saat ini juga bisa sebagai sistem pendidikan non formal untuk membentuk karakter, 

memahami nilai-nilai agama Buddha, dan meningkatkan keyakinan (Winata, 2020: 2). 

Dengan pabbajjā, seseorang bisa berkesempatan belajar agama Buddha lebih mendalam, 



   Volume 15, Issue 1, November 2024 
https://www.journal.stabn-sriwijaya.ac.id/SATI 

10 

baik dari segi teori maupun praktik. Pabbajjā menjadi tempat pembentukan karakter, agar 

para generasi Buddhis, selain mendapatkan pendidikan, juga memiliki karakter yang 

baik sesuai dengan nilai-nilai ajaran Buddha. Dengan suasana yang kondusif di vihāra, 

maka peserta pabbajjā dapat terdorong untuk melakukan kegiatan keagamaan dan 

praktik meditasi lebih mendalam. Kegiatan pabbajjā berguna untuk meningkatkan 

keyakinan pada ajaran yang benar. Di negara-negara Buddhis seperti Myanmar, 

Kamboja, Thailand, dan Sri Lanka, pabbajjā juga menjadi peluang untuk mendapatkan 

pendidikan formal sebagai sāmaṇera ataupun bhikkhu. Ada sekolah-sekolah bahkan 

sampai level perguruan tinggi yang disediakan untuk pendidikan para sāmaṇera dan 

bhikkhu. Indonesia pun juga mengikuti cara yang sama. Banyak sekolah tinggi agama 

Buddha di Indonesia yang didirikan untuk memberikan pendidikan formal kepada para 

sāmaṇera, bhikkhu, ataupun umat awam.  

Bagi masyarakat Buddha, kegiatan pabbajjā dapat diadopsi sebagai salah satu cara 

mendidik anak agar terlatih dalam kemoralan (sīla) dan memiliki pemahaman ajaran 

Buddha (Sutawan, 2019: 14). Banyak orang tua menginginkan anaknya untuk memiliki 

kemoralan dan pemahaman tentang ajaran Buddha. Sehingga mereka mendorong 

anaknya untuk mengikuti pabbajjā dengan tujuan mereka dapat memiliki keyakinan yang 

kokoh dan memiliki sikap yang baik sesuai dengan nilai-nilai ajaran Buddha. Selama 

pabbajjā berlangsung perserta akan dituntut untuk taat pada peraturan dan disiplin 

dalam mengikuti kegiatan. Sehingga ini menjadi bekal yang baik untuk mendidik 

generasi Buddhis dalam kemoralan dan kedisiplinan.  

Pelatihan pabbajjā juga dapat membantu para praktisi Buddhis mengembangkan 

strategi efektif untuk mengelola stres, kecemasan, dan tekanan dalam kehidupan sehari-

hari (Pramono, 2024: 17). Program pabbajjā menjadi kesempatan yang sangat baik bagi 

para praktisi untuk lebih bisa fokus pada pelatihan meditasi. Sehingga ini menjadi 

kesempatan yang kondusif untuk memperdalam latihan meditasi. Praktik ini menjadi 

strategi yang efektif di dalam mengelola stress, kecemasan, atau masalah-masalah batin 

lainnya. Pelatihan pabbajjā sementara ini juga bisa menjadi pendidikan yang berdasar 

tanpa kemelekatan dan sangat berhubungan erat dengan pengelolaan emosi yang 

mendukung kesehatan mental (Prastowo, 2024: 190). Pabbajjā dapat menjadi latihan 

untuk belajar melepas dan tidak terikat. Kemelekatan sering kali menjadi pemicu 

munculnya kesedihan dan penderitaan. Dengan belajar melepaskan, maka seseorang 

akan dapat hidup jauh lebih damai dan bebas dari kecemasan.  

 

 

Kesimpulan 

Praktik pabbajjā merupakan praktik kepertapaan Buddhis dengan hidup selibat 
dan tinggal di vihāra guna melaksanakan kehidupan suci sesuai dengan ajaran Buddha. 
Praktik pabbajjā dilakukan dengan meninggalkan keduniawian, melepaskan keterikatan 
pada hal-hal duniawi, sehingga bisa fokus pada tujuan-tujuan spiritual. Tujuan tertinggi 
dari praktik ini adalah untuk pencapaian nibbāna atau terbebasnya dukkha. Penilitian ini 



   Volume 15, Issue 1, November 2024 
https://www.journal.stabn-sriwijaya.ac.id/SATI 

11 

menunjukkan bahwa pada masa awal-awal agama Buddha, praktik pabbajjā dilakukan 
dengan penuh keyakinan untuk mengakhiri dukkha (sabbadukkhanissaraṇa-
nibbānasacchikaraṇatthāya). Orang-orang yang setelah mendengarkan khotbah dari 
Buddha, tertarik untuk meninggalkan keduniawian dan menjadi bhikkhu untuk 
mengakhiri dukkha. Kebanyakan pada umumnya, mereka mampu merealiasi kebenaran 
dan mencapai tingkat kesucian di kehidupan ini juga. Namun, seiring berlalunya waktu, 
perubahan zaman telah mengubah kehidupan manusia untuk jauh dari praktik spiritual.  

Zaman modern menjadi tantangan besar untuk menjalani pabbajjā. Gaya hidup 
modern yang penuh dengan kenikmatan indrawi sangat bertolak belakang dengan 
prinsip pabbajjā. Akibatnya tidak banyak yang tertarik untuk menjalani pabbajjā secara 
permanen. Tantangan ini membuat organisasi-organisasi Saṅgha bergerak melakukan 
adaptasi praktik pabbajjā secara kontemporer, agar praktik pabbajjā tetap lestari. Di era 
saat ini, pabbajjā bisa dilakuan dengan batasan waktu melalui kegiatan yang terprogram. 
Sehingga, siapapun berkesempatan untuk mengikuti praktik pabbajjā sementara, dan bisa 
lepas jubah kembali ke kehidupan perumah tangga setelah program selesai. Terobosan 
ini menjadi peluang bagi umat Buddha untuk merasakan dan mencoba menjalani 
kehidupan suci, sambil memperdalam pengetahuan Dhamma dan praktik ajaran secara 
kondusif. Meskipun tujuan pabbajjā di masa kontemporer bukan lagi untuk mencapai 
nibbāna di kehidupan saat ini, tapi setidaknya ini menjadi cara untuk menjalankan 
Dhamma yang berguna untuk spiritual seseorang. Pabbajjā yang diselenggarakan secara 
terprogram ini bisa memfasilitasi peserta untuk memperdalam ajaran Buddha berserta 
praktiknya. Pabbajjā juga menjadi edukasi untuk membangun karakter, ketaatan, 
kedisiplinan dan membuat peserta memiliki moral dan keyakinan yang semakin kokoh.  
 

Referensi 
Anderson, D. dan Smith, H. (Ed.). 1913. Sutta Nipāta. London: Pali Text Society. 
Chalmers, Robert (Ed.). (1977). Majjhima Nikāya Vol. II. London: Pali Text Society. 
Davids, Rhys T.W. dan Carpenter, J. Estlin (Eds.). (1966). Dīgha Nikāya Vol. II. London: 

Pali Text Society. 
Davids, Rhys T.W. dan Carpenter, J. Estlin (Eds.). (1975). Dīgha Nikāya Vol. I. London: Pali 

Text Society. 
Davids, Rhys T.W. dan Carpenter, J. Estlin (Eds.). (1976). Dīgha Nikāya Vol. III. London: 

Pali Text Society. 
Feer, M. Leon (Ed.). (1975). Saṃyutta Nikāya Vol. III. London: Pali Text Society.  
Feer, M. Leon (Ed.). (1976). Saṃyutta Nikāya Vol. V. London: Pali Text Society.  
Feer, M. Leon (Ed.). (1991). Saṃyutta Nikāya Vol. I. Oxford: Pali Text Society.  
Hamzah, Amir. (2019). Metode Penelitian Kepustakaan. Malang: Literasi Nusantara. 
Hinuber, O. Von dan Norman, K. R.  (Eds). (1994). Dhammapada. London: Pali Text 

Society. 
Medhacitto, T. S. (2019). Solusi dari Beberapa Masalah Sosial dalam Kajian Sosiologi 

Buddhis. Semarang: CV. Bintang Kreasi. 
Medhacitto, T. S. (2022). Aspek Sosiologi dalam Sigalovada Sutta. Semarang: CV. Bintang 

Kreasi. 
Ñāṇamoli (trans). (2010). Visuddhimagga: The Path of Purification. Kandy: Buddhist 

Publication Society.  
Norman, H. C. (Ed.). (1970). The Commentary on the Dhammapada. Vol. II. London: Pali 



   Volume 15, Issue 1, November 2024 
https://www.journal.stabn-sriwijaya.ac.id/SATI 

12 

Text Society.  
Pramono, E., Ismoyo, T., Sutawan, K., & Susanto, S. (2024). The Role of Pabbajja Training 

in Strengthening the Mental Balance of Buddhist Panditas in Banten 
Province. Journal of Education, Religious, and Instructions (JoERI), 2(1), 9-20. 

Prastowo, F. R. (2024, February). Buddhist Meditation, Ascetic Education, and Emotional 
Intelligence. In 7th International Conference on Language, Literature, Culture, and 
Education (ICOLLITE 2023) (pp. 185-192). Atlantis Press. 

Sugiyono. (2017). Metode Penelitian Kuantitatif, Kualitatif, dan R&D. Bandung: Alfabeta.  
Sukodoyo. (2024). Kesadaran Orang Tua Buddhis pada Pendidikan Seks untuk Anak 

Usia SD. Jurnal Penjaminan Mutu, 10(1), 111-127 
https://doi.org/10.25078/jpm.v10i01.3385 

Sutawan, K. (2019). Pengaruh Pabbajja Samanera-Upasikkha Atthangasila Terhadap 
Kecerdasan Spiritual Mahasiswa Stiab Jinarakkhita. Jurnal Pendidikan Buddha dan 
Isu Sosial Kontemporer, 1(1), 12-23. 

Warder, A. K. (Ed.). (1961). Aṅguttara Nikāya Vol. I. London: Pali Text Society. 
Winata, S. H. (2020). Pembentukan Karakter Samanera di Mahavihara Balikpapan, 

Kalimantan Timur Ditinjau dari Kasus Ambalatthika Rahulovada Sutta. Prosiding 
Ilmu Agama dan Pendidikan Agama Buddha, 1(1), 1-12. 

 
 
 
 
 
 


