JURNAL ILMIAH KAMPUS

Ajaran Buddha: Integrasi antara Teori dan Praktik

Volume 15, Issue 1, November 2024
https:/ /www journal.stabn-sriwijaya.ac.id /SATI

Esensi Praktik Pabbajja: Sebuah Kajian Historis dan Adaptasi
Kontemporer
The Essence of Pabbajja Practice: A Historical Study and Contemporary
Adaptation

Tri Saputra Medhacitto

linternational Buddhist Studies College,
Mahachulalongkornrajavidyalaya University, Thailand; Sekolah
Tinggi Agama Buddha Syailendra, Indonesia

Email: trisaputramedhacitto@syailendra.ac.id

E-ISSN
P-ISSN

Article Info

Sukodoyo
Sekolah Tinggi Agama Buddha Syailendra, Indonesia
Email: sukodoyo@syailendra.ac.id

Recieved: 2024-08-24
Revised: 2024-09-02

Accepted:2024-11-25

Doi Number

Abstract/Abstrak

This research aims to examine in depth the essence of pabbajja which is studied from a
historical perspective and contemporary adaptation. This research was carried out using
the library method, namely by using data sourced from libraries such as scriptures,
articles, journals and books relevant to the topic. Data processing was carried out using
content analysis, namely data reduction, data presentation, and drawing conclusions.
This research shows that the essence of pabbajja practice in the modern world has
undergone adaptation according to the needs of the times. In the early period of
Buddhism, pabbajja was the act of going forth with the aim of ending dukkha and
achieving nibbana in this very life. Pabbajja is not only the practice of celibacy and
practicing the Dhamma teachings of the Buddha, but also a path to achieving spiritual
progress and attaining levels of purification. In contemporary times, the practice of
pabbajja has also been adapted not only for the sake of achieving levels of purification,
but also as a means of training to get deeper understanding on Buddha’s teachings and
their practices. Pabbajja does not have to be practiced for lifetime, but can be practiced
temporarily by following the program organized by the Sangha. Pabbajja can be
character-building education, discipline training, and strengthen the faith.

Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis esensi praktik pabbajja yang dikaji dari segi
historis dan adaptasi kontemporer. Penelitian ini dilakukan dengan metode

1



Volume 15, Issue 1, November 2024
https:/ /www journal.stabn-sriwijaya.ac.id /SATI

kepustakaan, yakni dengan menggunakan data yang bersumber pada pustaka seperti
kitab suci, artikel, jurnal, dan buku yang relevan dengan topik. Pengolahan data
dilakukan dengan analisis isi dengan cara mendeskripsikan dan menginterpretasikan
data adalah melalui pendapat banyak ahli. Penelitian ini menunjukkan bahwa esensi
praktik pabbajja di dunia modern telah mengalami adaptasi sesuai dengan kebutuhan
zaman. Di masa-masa awal agama Buddha, pabbagjja adalah tindakan meninggalkan
keduniawian dengan tujuan untuk mengakhiri dukkha dan mencapai nibbana di
kehidupan ini juga. Pabbajja bukan hanya praktik hidup selibat dan mempraktikkan
Dhamma ajaran Buddha, tetapi juga sebagai jalan untuk pencapaian kemajuan spiritual
dan mencapai tingkatan-tingkatan kesucian. Di masa kontemporer, praktik pabbajja juga
diadaptasi tidak hanya untuk kepentingan pencapaian tingkatan-tingkatan kesucian,
tetapi juga sebagai sarana latihan untuk memperdalam pengetahuan ajaran Buddha
beserta praktiknya. Pabbajja tidak harus dijalankan seumur hidup, tetapi bisa secara
sementara dengan mengikuti program yang diselenggarakan oleh organisasi Sangha.
Pabbajja bisa menjadi edukasi pembentukan karakter, latihan kedisiplinan, dan
memperkuat keyakinan.

Keywords: Pabbajja, Holy life, Historical, Adaptation, Contemporary.
Kata Kunci: Pabbajja, Kehidupan suci, Historis, Adaptasi, Kontemporer.

Pendahuluan

Agama Buddha muncul di wilayah India di abad ke 6 sebelum masehi, sebagai
kumpulan ajaran dan praktik yang diajarkan oleh Buddha Gotama. Agama Buddha
adalah agama yang bercorak pada kehidupan moral dan spiritual. Hal ini ditegaskan
dalam ajaran Buddha sendiri sebagaimana yang terdapat dalam Dhammapada bahwa inti
dari ajaran Buddha adalah menghindari segala bentuk kejahatan (sabbapapassa akaranam),
memperbanyak kebaikan (kusalassa upasampadi), dan membersihkan pikiran sendiri
(sacittapariyodapanam) (Hinuber, 1994: 183). Ajaran tentang menghindari kejahatan dan
memperbanyak kebaikan adalah ajaran moral, yang mendorang umat Buddha untuk
memiliki perilaku yang baik di masyarakat. Perilaku yang baik adalah perilaku yang
tidak membahayakan diri sendiri (nevattabyabadhayapi samvattati), tidak membahayakan
orang lain (na parabyabadhayapi samvattati), dan tidak membahayakan keduanya (na
ubhayabyabadhayapi samoattati) (Medhacitto, 2019: 46). Perilaku yang baik ini tercermin
pada perbuatan baik melalui jasmani, ucapan, dan pikiran. Ajaran tentang
membersihkan batin sendiri mengacu pada praktik spiritual untuk mengikis hingga
melenyapkan kotoran batin. Buddha menjelaskan bahwa akar dari kotoran batin adalah
keserakahan (lobha), kebencian (dosa), dan kebodohan (moha). Praktik spiritual Buddhis
adalah jalan untuk mengikis kotoran batin hingga lenyap, dan mencapai bebasnya
penderitaan. Puncak dari praktik spiritual Buddhis adalah pencapaian Nibbana, keadaan
yang terbebas dari kotoran-kotoran batin. Pencapaian ini dikatakan sebagai kebahagiaan
yang paling tinggi (nibbanam paramam sukham) (Hinuber, 1994: 204).



Volume 15, Issue 1, November 2024
https:/ /www .journal.stabn-sriwijaya.ac.id /SATI

Setiap kehidupan berumahtangga dalam Buddhis adalah pilihan. Orang
dewasa dapat menikah atau berumah tangga dan/atau bisa hidup selibat (tidak
menikah) sebagai petapa (Sukodoyo, 2024). Dalam agama Buddha, pengikut Buddha
dikelompokkan menjadi empat kelompok, vyaitu: bhikkhu (biarawan), bhikkhuni
(biarawati), upasaka (umat awam pria), dan upasika (umat awam wanita) (Davids, 1966:
113). Dari empat kelompok tersebut, jika diringkas lagi dapat dikategorikan menjadi dua,
yaitu pabbajita dan gharavasa. Bhikkhu dan bhikkhuni adalah pabbajita atau orang yang telah
meninggalkan kehidupan rumah tangga untuk menjalani hidup tanpa rumah sebagai
petapa. Upasaka dan upasika adalah gharavasa atau umat Buddha yang tinggal di rumah
dengan hidup sebagai perumah tangga. Umat awam perumah tangga juga disebut
sebagai gihi atau gahattha (Medhacitto, 2019: 2). Dengan mengacu pada Pasadika Sutta,
kelompok bhikkhu dan bhikkhuni, dapat dibedakan menjadi tiga berdasarkan usia
pentahbisannya, yaitu tua (thera), menengah (majjhima), dan muda (nava). Berdasarkan
cara hidupnya, kelompok upasaka dan upasika dapat klasifikasikan menjadi dua yaitu;
yang hidup selibat (brahmacari) dan yang menikah (kamabhogi) (Davids, 1976: 125-126).
Pengikut Buddha memiliki hak untuk memilih jalan hidupnya apakah mau menjadi
biarawan/biarawati atau tetap menjadi umat perumahtangga. Hidup adalah pilihan,
maka dalam menjalani kehidupan ini juga pilihan. Tidak ada keharusan bahwa semua
pengikut Buddha harus meninggalkan kehidupan keduniawian dan menjadi bhikkhu.
Seseorang tetap bisa mempraktikkan Dhamma dengan tetap hidup sebagai perumah
tangga. Hubungan antara perumah tangga dan bhikkhu berlangsung secara timbal balik,
sebagaimana yang dijelaskan di dalam Sigalovada Sutta (Medhacitto, 2022: 166-167).

Kehidupan pabbajita adalah kehidupan dengan menjalani pabbajja. Di sini, pabbajja
adalah tindakan meninggalkan kehidupan berumah menuju kehidupan tanpa rumah
(agarasma anagariyam pabbajja). Seorang pabbajita tidak lagi tinggal di rumah bersama
keluarga dan melakukan aktivitas seperti umat awam. Mereka yang menjalani hidup
sebagai pabbajita, apakah sebagai bhikkhu atau bhikkhuni, akan tinggal di vihara dan
mendapatkan dukungan makanan dan kebutuhan hidup dari perumahtangga yang
hidup sebagai umat awam. Vihira menjadi tempat yang kondusif untuk mempraktikkan
ajaran Buddha secara lengkap. Di vihara, seorang Pabbajita dapat menggali pengetahuan
Dhamma lebih mendalam sekaligus berusaha untuk mempraktikkannya dalam
kehidupan sehari-hari. Sehingga, manfaat-manfaat dari menjalani kehidupan suci dapat
segera direalisasi. Tujuan akhir dari ajaran Buddha adalah terbebas dari dukkha, yaitu
mencapai Nibbana.

Meskipun demikian, praktik pabbajja berhadapan dengan tantangan besar di era
modern saat ini. Gaya hidup modern sering kali bertentangan dengan nilai-nilai dan
praktik pabbajja. Akibatnya, tidak banyak yang tertarik untuk menjalani pabbajja. Banyak
vihdara-vihara yang dibangun megah, tidak ada pabbajita yang tinggal. Jumlah bhikkhu
mengalami peningkatan yang cukup lambat. Ini juga berdampak pada pembinaan umat
yang kurang maksimal. Melihat situasi ini, organisasi Sangha atau komunitas para



Volume 15, Issue 1, November 2024
https:/ /www .journal.stabn-sriwijaya.ac.id /SATI

bhikkhu harus bergerak untuk mengadaptasi praktik pabbajja yang bisa diterima oleh
masyarakat sebagai bagian dari praktik yang diajarkan oleh Buddha. Di Indonesia saat
ini, Sangha telah membuka program-program pabbajja yang dilakukan secara batasan
waktu. Melalui program tersebut, diharapkan mampu menggerakkan generasi Buddhis
untuk mengikuti pabbajja, meskipun hanya sementara waktu. Program ini juga membuka
peluang bagi mereka yang akan melanjutkan kehidupan pabbajita secara permanen. Oleh
karena itu, penelitian ini bertujuan untuk menganalisis esensi praktik pabbajja secara
historis dan adaptasi kontemporer.

Metode

Penelitian ini dilakukan dengan metode kepustakaan. Metode penelitian
kepustakaan adalah penelitian yang identik dengan kegiatan analisis teks atau wacana
yang menyelidiki suatu peristiwa, baik berupa perbuatan atau tulisan yang diteliti untuk
mendapatkan fakta-fakta yang tepat (Hamzah, 2019: 7). Studi kepustakaan juga berkaitan
dengan kajian teoritis dan referensi lain yang terkait dengan nilai, budaya, dan norma
yang berkembang pada situasi sosial yang diteliti (Sugiyono, 2017: 291). Penelitian ini
dilakukan dengan pendekatan interpretatif yang berangkat dari upaya untuk mencari
penjelasan tentang berbagai peristiwa sosial dan budaya yang didasarkan pada
perspektif dan pengalaman orang yang diteliti dalam konteks penelitian kepustakaan
subjeknya adalah bahan-bahan pustaka (Hamzah, 2019: 59). Teknik pengumpulan data
dalam penelitian ini dilakukan dengan mengkaji sumber primer dan sumber sekunder.
Sumber primer dalam kajian studi agama Buddha mengacu pada Kanon Pali atau
Tipitaka dan kitab-kitab ulasannya. Sumber sekunder adalah jurnal, artikel, buku, atau
penelitian-penelitian sebelumnya. Analis data dilakukan dengan identifikasi sumber
yang relevan, kategorisasi literatur berdasarkan tema, sintesis dan komparasi informasi,
interpretasi data untuk memberikan makna, serta penarikan kesimpulan dan
rekomendasi untuk penelitian lebih lanjut (Hamzah, 2019: 59). Singkatnya, penelitian ini
dilakukan dengan menganalisis sumber-sumber pustaka yang ada hubungan dengan
praktik pabbajja, kemudian pemilihan data yang sesuai, dan analisis data untuk
mendapatkan kesimpulan tentang esensi praktik pabbajja secara historis dan adaptasi
kontemporer.

Hasil dan Diskusi
Kronologi Praktik Pabbajja

Secara literal, pabbajja berarti meninggalkan kehidupan keduniawian. Pabbajja
mengacu pada tindakan meninggalkan kehidupan berumah menuju kehidupan tanpa
rumah (agarasma anagariyam pabbajja), disertai dengan tindakan mencukur rambut dan
jenggot, melepas pakaian rumah tangga, dan mengenakan kain kuning (kesamassum
oharetva kasayani vatthani acchadetva agarasma anagariyam pabbajitum) dan bertahan hidup



Volume 15, Issue 1, November 2024
https:/ /www .journal.stabn-sriwijaya.ac.id /SATI

dengan mengumpulkan derma makanan (pindaya carantena viharitabbam) (Norman, 1970:
135). Hidup tanpa rumah adalah hidup selibat dan tinggal di vihara untuk mengabdikan
diri dalam praktik ajaran Buddha. Meninggalkan keduniawian artinya adalah
meninggalkan cara dan tujuan hidup yang bersifat duniawi, melainkan fokus pada
tujuan spiritual. Cara hidup ini adalah cara hidup petapa (samana) yang juga dijalani oleh
Buddha sendiri. Meskipun sebagai putra mahkota, Buddha memillih untuk
meninggalkan kemewahan istana dan menjalani hidup sebagai petapa, dengan
memotong rambutnya, mengenakan jubah kuning, dan hidup bergantung pada derma
makanan yang diberikan oleh umat. Istilah bhikkhu didefinisikan sebagai ia yang pergi
mengumpulkan derma makanan (bikkhatiti bhikkhu) atau ia yang hidup bergantung dari
pemberian orang (bhikkhakoti bhikkhu) (Medhacitto, 2019: 186).

Dalam literatur Pali, pabbajja bisa diartikan menjadi dua pengertian: menjadi
samanera dan menjadi bhikkhu. Dalam literatur Pali ada dua kata yang hampir mirip,
yaitu: pabbajja dan upasampada. Yang membedakan keduanya, pabbajja adalah
pentahbisan menjadi samanera dan upasampada adalah pentahbisan menjadi bhikkhu.
Namun pabbajja mencangkup arti yang lebih luas karena sebelum menjadi bhikkhu,
seseorang harus menjadi samanera terlebih dahulu (Medhacitto, 2019: 187). Itulah
mengapa, dalam literatur Pali, orang-orang yang ingin menjadi bhikkhu memohon
kepada Buddha untuk pabbajja dengan mengucapkan kalimat “Labheyyaham, bhante,
bhagavato santike pabbajjam, labheyyam upasampadam. Pabbajetu mam bhagava’’ti (Chalmers,
1977: 56).

Buddha mengajarkan ajarannya dengan sangat baik di awal, di pertengahan, dan
akhir (adikalyanam majjhekalyanam pariyosanakalyanam); dan Beliau juga menunjukkan
praktik kehidupan suci yang sempurna dan murni (kevalaparipunnam parisuddham
brahmacariyam) (Davids, 1975: 62). Dari berbagai sutta dapat ditemukan bahwa banyak
orang setelah mendengarkan ajaran Buddha dan memahaminya, akhirnya memohon
kepada Buddha untuk ditahbiskan menjadi bhikkhu. Mereka memutuskan untuk
meninggalkan kehidupan berumah menuju kehidupan tanpa rumah dengan dasar
pemahaman dan penuh keyakinan (saddha agarasma anagariyam pabbajitd) dengan tujuan
untuk mencapai nibbana. Nibbana adalah landasan, arah, dan tujuan akhir dari menjalani
kehidupan suci (nibbanogadhaiihi,  brahmacariyam  vussati, — nibbanapardyanam
nibbanapariyosana) (Feerr, 1975: 190). Dengan begitu mereka sudah jenuh dengan
kehidupan samsara. Makanya bhikkhu juga disebut sebagai orang yang takut pada samsara
(samsare bhayam ikkhatiti bhikkhu) (Vism. 3). Bhikkhu adalah ia yang melihat bahaya-
bahaya kehidupan samsira dan berusaha untuk mengakhiri samsara. Kehidupan sebagai
perumahtangga dipertimbangkan sebagai kehidupan yang sesak, diliputi kotoran
(sambadhoyam gharavaso, rajassayatanam iti), sementara hidup sebagai petapa adalah bebas
seperti udara terbuka (abbhokasova pabbajja) (Anderson, 1913: 406). Hidup sebagai
perumahtangga banyak rintangan untuk menjalani kehidupan yang benar-benar bersih
dan banyak godaan yang membuat perumahtangga mudah terhanyut dalam kesenangan



Volume 15, Issue 1, November 2024
https:/ /www .journal.stabn-sriwijaya.ac.id /SATI

indrawi. Kehidupan perumahtangga penuh dengan tanggung jawab dan kesibukan.
Maka dari itu, pabbajja membebaskan orang dari belenggu-belenggu tersebut agar bisa
lebih kondusif untuk mempraktikkan Dhamma lebih intensif.

Sebagaimana yang tertera dalam Ratthapala Sutta, Ratthapala menyampaikan bahwa
setelah mendengarkan khotbah Buddha, dia menyadari bahwa tidaklah mudah hidup sebagai
perumah tangga dalam menjalani kehidupan suci, sempurna dan murni seperti kulit kerang yang
dipoles (nayidam sukaram agaram ajjhavasata ekantaparipunnam ekantaparisuddham sankhalikhitam
brahmacariyam caritum) (Chalmers, 1977: 55). Dengan alasan ini, Ratthapala memohon kepada
Buddha untuk ditahbiskan menjadi bhikkhu. Setelah melewati proses untuk mendapatkan izin
dari orang tua, akhirnya Ratthapala menjadi bhikkhu. Hal ini diketahui oleh Raja Korabya dan
raja tersebut heran dengan pilihan hidup Ratthapala. Menurutnya, biasanya orang meninggalkan
kehidupan berumah menuju kehidupan tanpa rumah karena empat kehilangan, yaitu:
kehilangan melalui usia tua (jaraparijuriiam), kehilangan melalui penyakit (byadhiparijusiniam),
kehilangan kekayaan (bhogaparijuriiam), dan kehilangan sanak keluarga (natiparijuririam)
(Chalmers, 1977: 66). Raja Korabya melihat bahwa empat kehilangan ini tidak terjadi pada diri
Ratthapala. Makanya raja menanyakan apa yang menjadi alasan dasar untuk mengambil
keputusan menjadi bhikkhu. Empat ringkasan Dhamma (cattaro dhammuddesd) inilah yang
membuat Ratthapala memutuskan untuk meninggalkan keduniawian, yaitu: (1) Hidup di dunia
tidak pasti dan tersapu (upaniyyati loko addhuvo); (2) Hidup di dunia tidak ada penaung dan
pelindung (atano loko anabhissaro); (3) Hidup di dunia tidak ada kepemilikan yang sejati, semua
harus ditinggalkan dan pergi (assako loko, sabbam pahaya gamaniya); dan (4) Hidup di dunia tidak
ada kepemilikan yang sejati, semua harus ditinggalkan dan pergi (assako loko, sabbam pahaya
gamaniya).

Hidup di dunia tidak pasti dan tersapu. Dalam hidup ini, seseorang mungkin kuat dan
tangguh di saat usia muda, namun ketika ketuaan menghampirinya, bahkan untuk
memindahkan kaki saja terasa berat. Hidup di dunia tidak ada penaung dan pelindung.
Walaupun seseorang memiliki banyak teman, kerabat, atau saudara, ketika dia sakit, dia sendiri
yang harus menanggung kesakitannya. Tidaklah mungkin baginya untuk membagi rasa sakitnya
kepada mereka agar rasa sakit yang dialaminya berkurang.

Hidup di dunia tidak ada kepemilikan yang sejati, semua harus ditinggalkan dan pergi.
Ketika seseorang diberkati dengan kekayaan yang berlimpah ruah dan beribu-ribu kenikmatan
indrawi, ketika ia mati, semuanya harus ditinggalkan dan semua kekayaan itu akan diambil alih
oleh sanak keluarga. Tidaklah mungkin baginya untuk membawa kekayaanya atau membawa
kenikmatan hidupnya ke kehidupan berikutnya. Perbuatan yang pernah dilakukannyalah yang
akan menentukan semuanya di kehidupan berikutnya. Hidup di dunia kurang sempurna, tak
pernah puas, dan diperbudak oleh nafsu keinginan. Hidup di dunia ini tidak pernah terpuaskan
dan diperbudak oleh nafsu keinginan sendiri. Seseorang tidak pernah terpuaskan dengan apa
yang sudah dimiliki, tetapi selalu menginginkan lebih dan lebih. Ketika satu keinginan
terpenuhi, bukannya puas tetapi malah menginginkan yang lebih besar (Chalmers, 1977: 68).

Empat ringkasan ajaran tersebut yang membuat Ratthapala meninggalkan
kehidupan rumah tangga dan menjalani hidup tak berumah sebagai seorang bhikkhu.

Pada masa awal ketika Buddha masih hidup, orientasi meninggalkan kehidupan
keduniawian adalah untuk mencapai pembebasan dari dukkha. Tujuan tertinggi dari



Volume 15, Issue 1, November 2024
https:/ /www .journal.stabn-sriwijaya.ac.id /SATI

meninggalkan keduniawian dan menjalani kehidupan suci tanpa rumah adalah untuk
mencapai Nibbana (Feer, 1975: 190). Dengan kata lain, puncak dari praktik pabbajja adalah
untuk mencapai kesucian, terbebas dari kotoran-kotoran batin. Di dalam
Pathamasamariiia Sutta, Samyutta Nikaya, Buddha menyebutkan manfaat-manfaat hidup
kepetapaan (samarfifiaphala) yang berupa tingkatan kesucian, seperti; buah sebagai
pemasuk arus (sotdpanna), buah sebagai yang kembali sekali (sakadagami), buah sebagai
yang tidak kembali (andgami), dan buah sebagai arahat (arahat) (Feer, 1976: 24)

Samannaphala  Sutta, Digha Nikaya menjelaskan manfaat-manfaat menjalani
kehidupan suci sebagai petapa dengan penjabaran yang bertingkat (Davids, 1975: 60).
Buddha menjelaskannya secara bertahap dari yang paling duniawi hingga tujuan yang
paling tinggi. Sutta ini menyebutkan bahwa ada empat belas buah menjalani kehidupan
sebagai bhikkhu, antara lain: (1) Bebas dari perbudakan; (2) Bebas dari pekerjaan sebagai
petani; (3) Mencapai jhana pertama; (4) Mencapai jhana kedua; (5) Mencapai jhana ketiga; (6)
Mencapai jhana keempat; (7) Kemampuan melakukan meditasi vipassana berkenaan dengan
tubuh (kayanupassana); (8) Mencapai manomaya iddhi; (9) Mencapai iddhivida fiana; (10) Mencapai
dibbasota fiana; (11) Mencapai cetopariyaya fiana; (12) Mencapai pubbenivasanussati fiana; (13)
Mencapai cutipapata iana; dan (14) Mencapai asavakkhaya fiana.

Bebas dari perbudakan, misalnya sebelumnya adalah budak yang bekerja keras untuk
majikannya. Setelah menjadi bhikkhu, ia tidak perlu lagi bekerja keras untuk majikannya.
Majikannya tidak akan menyuruhnya lagi untuk melakukan pekerjaan untuknya. Justru,
majikannya akan memberikan penghormatan kepadanya, memberikan dukungan empat
kebutuhan hidup, menyediakan perlindungan untuknya. Ini adalah salah satu buah menjadi
bhikkhu yang sangat jelas secara duniawi.

Bebas dari pekerjaan sebagai petani, jika sebelumnya ia adalah petani, maka setelah
menjadi bhikkhu ia tak perlu lagi bertani untuk bertahan hidup. Ia tak perlu lagi membayar pajak
untuk raja. Semua kebutuhan hidupnya akan terpenuhi. Bahkan raja pun tidak mungkin
memaksanya untuk kembali mencangkul. Alih-alih raja akan mendukung semua kebutuhan
pokoknya, memberikan penghormatan yang layak, dan menyediakannya perlindungan.

Setelah menjadi bhikkhu, ia berjuang sungguh-sungguh dengan penuh kesadaran. Menaati
peraturan dan terkendalai dalam nafsu indrawi. Setelah melakukan meditasi, ia mengalami
perkembangan batin setahap demi setahap. Ia mampu mencapai jhana pertama, dengan faktor:
vitakka, vicara, piti, sukha, ekaggata. Setelah mencapai jhana pertama, ia berjuang lagi dan mencapai
jhana kedua, dengan faktor: vicara, piti, sukha, ekaggata. Setelah mencapai jhana kedua, ia berjuang
lebih keras lagi dan mencapai jhana ketiga dengan faktor piti, sukha, ekaggata. Setelah itu ia
mampu mencapai jhana keempat dengan faktor ekaggata. Setelah memperoleh empat jhana, ia
akan menjadi lebih mudah dalam mempraktikkan meditasi vipassana, khususnya yang berkenaan
dengan tubuh (kayanupassana). Ia bisa mencapai manomaya iddhi atau pencapaian kekuatan batin
yang bisa membuatnya menciptakan tubuh yang sama.

Dengan pencapaian iddhivida 7iana, ia bisa merubah dirinya menjadi banyak. Setelah
menjadi banyak bisa menjadi satu kembali. Bisa menembuh dinding seperti di udara terbuka.
Bisa tenggelam dan muncul lagi di bumi seperti ketika di air. Bisa berjalan di air tanpa tenggelam
seperti berjalan di atas tanah. Bisa duduk bersila dan terbang di udara. Bisa menyentuh matahari



Volume 15, Issue 1, November 2024
https:/ /www .journal.stabn-sriwijaya.ac.id /SATI

dan bulan. Bisa pergi ke alam Brahma. Dengan pencapaian dibbasota riana, ia bisa mendengar
suara dari jarak yang sangat jauh. Bisa mendengar suara makhluk-makhluk dewa. Dengan
pencapaian cetopariyaya iiana, ia bisa membaca pikiran orang lain. Ia bisa mengetahui pikiran
orang lain apakah sedang buruk atau baik, sedang membeci atau tidak, sedang serakah atau
tidak, dsb.

Dengan pubbenivasanussati fiana, ia bisa kembali mengingat kehidupan lampaunya. Bisa
mengingat kembali satu kelahiran, dua, tiga, ratusan kelahiran di kehidupan lampaunya. Dengan
cutupapata fiana atau dibbacakkhu #iana, ia bisa melihat muncul dan lenyapnya makhhluk-makhluk.
Ia bisa mengetahui mengapa orang dilahirkan cantik dan buruk rupa, kaya dan miskin. la bisa
tahu kapan orang lain mati dan terlahir di mana setelah kematian. Asavakkhaya 7iana adalah
pencapaian terbebasnya kotoran-kotoran batin. Ia melihat sebagaimana adanya; ini dukkha (so
idam dukkha'nti yathabhiitam pajanati), ini sebab dukkha (ayam dukkhasamudayo’ti yathabhiitam
pajanati), ini lenyapnya dukkha (ayam dukkhanirodho’ti yathabhiitam pajanati) dan ini jalan menuju
lenyapnya dukkha (ayam dukkhanirodhagamini patipada’ti yathabhiitam pajanati). la juga melihat
sebagaimana adanya; ini noda batin (ime dsavati yathabhiitam pajanati), ini sebab noda batin (ayam
asavasamudayo’ti yathabhiitam pajanati), ini lenyapnya noda batin (ayam dasavanirodho’ti yathabhiitam
pajanati), dan ini jalan menuju lenyapnya noda batin (ayam dsavanirodhagamini patipadati
yathabhiitam pajanati). Dengan begitu ia terbebas dari empat noda batin, yaitu noda batin atas
nafsu inderawi (kamasava), noda batin atas kemenjadian (bhavasava), noda batin atas pandangan
(ditthasava), noda batin atas ketidaktahuan (avijjasava).

Dengan asavakkhaya #ana, berarti ia telah sampai pada tujuan tertinggi dari
mempraktikkan ajaran Buddha. Dia memasuki kebebasan pikiran, terbebas melalui
kebijaksanaan, setelah memahaminya ia mencapainya. Ia akhirnya memahami bahwa
kelahiran telah dihentikan, kehidupan suci telah dijalani, apa yang harus dilakukan telah
dilakukan, tidak dilahirkan lagi setelah kehidupan ini (Tassa evam janato evam passato
kamasavapi cittam vimuccati, bhavasavapi cittam vimuccati, avijjasavapi cittam vimuccati,
‘vimuttasmim vimuttamiti ianam hoti, ‘khina jati, vusitam brahmacariyam, katam karaniyam,
naparam itthattaya’ti pajanati).

Praktik Pabbajja Adaptasi Kontemporer

Praktik pabbajja di era modern ini menghadapi tantangan yang cukup besar.
Kehidupan masyarakat modern bertolak belakang dengan nilai-nilai dalam praktik
pabbajja. Ketika manusia pada umumnya mendefinisikan puncak keberhasilan adalah
dengan kemewahan dan memiliki banyak harta, justru praktik pabbajja mendorong
untuk hidup sederhana dan melepaskan keterikatan duniawi. Di tengah-tengah
masyarakat yang sekuler, sangat sedikit yang tertarik dengan kegiatan religious.
Meditasi yang menjadi bagian praktik ajaran Buddha pun dipandang membosankan. Hal
ini berpengaruh pada minimnya minat umat Buddha untuk menjalani kehidupan
sebagai pabbajita. Alhasil jumlah bhikkhu tidak sebanding dengan jumlah vihara-vihara
yang harus mendapatkan pembinaan. Ini juga berdampak pada pembinaan umat yang
kurang maksimal.



Volume 15, Issue 1, November 2024
https:/ /www .journal.stabn-sriwijaya.ac.id /SATI

Organisasi-organisasi Sarigha dan lembaga-lembaga yang terkait mengambil
tindakan terobosan baru agar praktik pabbajja bisa tetap lestari. Dengan mengikuti cara-
cara yang sudah berjalan di negara-negara Buddhis, organisasi-organisasi Sangha di
Indonesia telah memberikan peluang bagi umat Buddha untuk mengikuti progam
pabbajja dalam durasi waktu tertentu. Program-program ini diadakan dengan tujuan
supaya umat Buddha berkesempatan untuk menjalankan kehidupan suci sebagai bagian
dari praktik ajaran Buddha. Sebagaimana dalam Pandita Sutta disampaikan bahwa ada
tiga perbuatan yang diajurkan oleh para bijaksanawan, yaitu berdana, merawat orang
tua, dan praktik meninggalkan keduniawian. Dalam sutta ini, Buddha mengatakan
bahwa pabbajja adalah praktik yang dianjurkan oleh para bijaksanawan (pabbajja
bhikkhave, panditapanviatta sappurisapanniatta) (Warder, 1961: 151). Maka, dengan
mengikuti pabbajja yang meskipun hanya sementara, seseorang telah melakukan tiga
jenis kebaikan yang dianjurkan oleh Buddha. Buddha sering kali mendorong umatnya
untuk selalu melakukan perbuatan baik dan menjalankan kehidupan suci (kattabbam
kusalam caritabbam brahmacariyam) (Feer, 1991: 108).

Di Indonesia, program-program pabbajja diselenggarakan beberapa kali dalam
setahun di tempat yang berbeda-beda, utamanya di waktu liburan sekolah. Program ini
menyasar pada anak-anak sekolah yang berkeinginan untuk berlatih menjalani
kehidupan sebagai pabbajja. Program-program yang telah berjalan umumnya adalah
program pabbajja samanera. Peserta akan mengikuti prosedur penahbisan menjadi
samanera. Samanera adalah tahapan awal sebelum menjadi bhikkhu. Yang membedakan
bhikkhu dan samanera terletak pada peraturan vinaya yang dijalankan. Bhikkhu
menjalankan patimokkha atau peraturan sebanyak 227. Samanera hanya menjalankan 10
peraturan dasar kehidupan suci serta peraturan tambahan tentang tata laku yang pantas
sebagai pabbajita.

Mengikuti program pabbajja di negara-negara Buddhist sudah tampak lazim
dijalankan oleh semua pria. Di Thailand, pabbajja juga menjadi bagian dari budaya
mereka. Setiap laki-laki dianjurkan untuk menjadi bhikkhu, minimal sekali seumur hidup.
Bahkan konon, sebelum laki-laki menikah, ia harus pernah menjadi bhikkhu terlebih
dahulu. Kalau tidak, calon mertua tidak akan mengizinkannya untuk menikahi putrinya
(Medhacitto, 2019: 199). Selain itu, pabbajja dianggap sebagai praktik dengan kebajikan
besar, sehingga praktik ini juga digunakan sebagai media untuk melakukan pattidana.
Dengan pabbajja, seseorang bisa melakukan pattidana atau pelimpahan jasa kepada sanak
keluarga yang meninggal. Misalnya, kalau ibunya meninggal, anak laki-lakinya akan
ditahbis menjadi bhikkhu, karena beranggapan bahwa dengan cara itu, mendiang ibunya
akan berbahagia melihat anaknya mengenakan jubah kuning (Ibid.).

Di zaman sekarang ini, pabbajja juga berperan sebagai pendidikan. Pabbajja di era
saat ini juga bisa sebagai sistem pendidikan non formal untuk membentuk karakter,
memahami nilai-nilai agama Buddha, dan meningkatkan keyakinan (Winata, 2020: 2).
Dengan pabbajja, seseorang bisa berkesempatan belajar agama Buddha lebih mendalam,



Volume 15, Issue 1, November 2024
https:/ /www .journal.stabn-sriwijaya.ac.id /SATI

baik dari segi teori maupun praktik. Pabbajja menjadi tempat pembentukan karakter, agar
para generasi Buddhis, selain mendapatkan pendidikan, juga memiliki karakter yang
baik sesuai dengan nilai-nilai ajaran Buddha. Dengan suasana yang kondusif di vihara,
maka peserta pabbajja dapat terdorong untuk melakukan kegiatan keagamaan dan
praktik meditasi lebih mendalam. Kegiatan pabbajja berguna untuk meningkatkan
keyakinan pada ajaran yang benar. Di negara-negara Buddhis seperti Myanmar,
Kamboja, Thailand, dan Sri Lanka, pabbajja juga menjadi peluang untuk mendapatkan
pendidikan formal sebagai samanera ataupun bhikkhu. Ada sekolah-sekolah bahkan
sampai level perguruan tinggi yang disediakan untuk pendidikan para samanera dan
bhikkhu. Indonesia pun juga mengikuti cara yang sama. Banyak sekolah tinggi agama
Buddha di Indonesia yang didirikan untuk memberikan pendidikan formal kepada para
samanera, bhikkhu, ataupun umat awam.

Bagi masyarakat Buddha, kegiatan pabbajja dapat diadopsi sebagai salah satu cara
mendidik anak agar terlatih dalam kemoralan (sila) dan memiliki pemahaman ajaran
Buddha (Sutawan, 2019: 14). Banyak orang tua menginginkan anaknya untuk memiliki
kemoralan dan pemahaman tentang ajaran Buddha. Sehingga mereka mendorong
anaknya untuk mengikuti pabbajja dengan tujuan mereka dapat memiliki keyakinan yang
kokoh dan memiliki sikap yang baik sesuai dengan nilai-nilai ajaran Buddha. Selama
pabbajja berlangsung perserta akan dituntut untuk taat pada peraturan dan disiplin
dalam mengikuti kegiatan. Sehingga ini menjadi bekal yang baik untuk mendidik
generasi Buddhis dalam kemoralan dan kedisiplinan.

Pelatihan pabbajja juga dapat membantu para praktisi Buddhis mengembangkan
strategi efektif untuk mengelola stres, kecemasan, dan tekanan dalam kehidupan sehari-
hari (Pramono, 2024: 17). Program pabbajja menjadi kesempatan yang sangat baik bagi
para praktisi untuk lebih bisa fokus pada pelatihan meditasi. Sehingga ini menjadi
kesempatan yang kondusif untuk memperdalam latihan meditasi. Praktik ini menjadi
strategi yang efektif di dalam mengelola stress, kecemasan, atau masalah-masalah batin
lainnya. Pelatihan pabbajja sementara ini juga bisa menjadi pendidikan yang berdasar
tanpa kemelekatan dan sangat berhubungan erat dengan pengelolaan emosi yang
mendukung kesehatan mental (Prastowo, 2024: 190). Pabbajja dapat menjadi latihan
untuk belajar melepas dan tidak terikat. Kemelekatan sering kali menjadi pemicu
munculnya kesedihan dan penderitaan. Dengan belajar melepaskan, maka seseorang
akan dapat hidup jauh lebih damai dan bebas dari kecemasan.

Kesimpulan

Praktik pabbajji merupakan praktik kepertapaan Buddhis dengan hidup selibat
dan tinggal di vihara guna melaksanakan kehidupan suci sesuai dengan ajaran Buddha.
Praktik pabbajja dilakukan dengan meninggalkan keduniawian, melepaskan keterikatan
pada hal-hal duniawi, sehingga bisa fokus pada tujuan-tujuan spiritual. Tujuan tertinggi
dari praktik ini adalah untuk pencapaian nibbana atau terbebasnya dukkha. Penilitian ini

10



Volume 15, Issue 1, November 2024
https:/ /www .journal.stabn-sriwijaya.ac.id /SATI

menunjukkan bahwa pada masa awal-awal agama Buddha, praktik pabbajja dilakukan
dengan penuh keyakinan wuntuk mengakhiri dukkha (sabbadukkhanissarana-
nibbanasacchikaranatthaya). Orang-orang yang setelah mendengarkan khotbah dari
Buddha, tertarik untuk meninggalkan keduniawian dan menjadi bhikkhu untuk
mengakhiri dukkha. Kebanyakan pada umumnya, mereka mampu merealiasi kebenaran
dan mencapai tingkat kesucian di kehidupan ini juga. Namun, seiring berlalunya waktu,
perubahan zaman telah mengubah kehidupan manusia untuk jauh dari praktik spiritual.

Zaman modern menjadi tantangan besar untuk menjalani pabbajja. Gaya hidup
modern yang penuh dengan kenikmatan indrawi sangat bertolak belakang dengan
prinsip pabbajja. Akibatnya tidak banyak yang tertarik untuk menjalani pabbajja secara
permanen. Tantangan ini membuat organisasi-organisasi Sangha bergerak melakukan
adaptasi praktik pabbajja secara kontemporer, agar praktik pabbajja tetap lestari. Di era
saat ini, pabbajja bisa dilakuan dengan batasan waktu melalui kegiatan yang terprogram.
Sehingga, siapapun berkesempatan untuk mengikuti praktik pabbajja sementara, dan bisa
lepas jubah kembali ke kehidupan perumah tangga setelah program selesai. Terobosan
ini menjadi peluang bagi umat Buddha untuk merasakan dan mencoba menjalani
kehidupan suci, sambil memperdalam pengetahuan Dhamma dan praktik ajaran secara
kondusif. Meskipun tujuan pabbajja di masa kontemporer bukan lagi untuk mencapai
nibbana di kehidupan saat ini, tapi setidaknya ini menjadi cara untuk menjalankan
Dhamma yang berguna untuk spiritual seseorang. Pabbajja yang diselenggarakan secara
terprogram ini bisa memfasilitasi peserta untuk memperdalam ajaran Buddha berserta
praktiknya. Pabbajja juga menjadi edukasi untuk membangun karakter, ketaatan,
kedisiplinan dan membuat peserta memiliki moral dan keyakinan yang semakin kokoh.

Referensi

Anderson, D. dan Smith, H. (Ed.). 1913. Sutta Nipata. London: Pali Text Society.
Chalmers, Robert (Ed.). (1977). Majjhima Nikaya Vol. II. London: Pali Text Society.
Davids, Rhys T.W. dan Carpenter, J. Estlin (Eds.). (1966). Digha Nikaya Vol. 1I. London:

Pali Text Society.

Davids, Rhys T.W. dan Carpenter, J. Estlin (Eds.). (1975). Digha Nikaya Vol. I. London: Pali
Text Society.

Davids, Rhys T.W. dan Carpenter, ]. Estlin (Eds.). (1976). Digha Nikaya Vol. III. London:
Pali Text Society.

Feer, M. Leon (Ed.). (1975). Samyutta Nikaya Vol. III. London: Pali Text Society.

Feer, M. Leon (Ed.). (1976). Samyutta Nikaya Vol. V. London: Pali Text Society.

Feer, M. Leon (Ed.). (1991). Samyutta Nikaya Vol. I. Oxford: Pali Text Society.

Hamzah, Amir. (2019). Metode Penelitian Kepustakaan. Malang: Literasi Nusantara.

Hinuber, O. Von dan Norman, K. R. (Eds). (1994). Dhammapada. London: Pali Text
Society.

Medhacitto, T. S. (2019). Solusi dari Beberapa Masalah Sosial dalam Kajian Sosiologi
Buddhis. Semarang: CV. Bintang Kreasi.

Medhacitto, T. S. (2022). Aspek Sosiologi dalam Sigalovada Sutta. Semarang: CV. Bintang
Kreasi.

Nanamoli (trans). (2010). Visuddhimagga: The Path of Purification. Kandy: Buddhist
Publication Society.

Norman, H. C. (Ed.). (1970). The Commentary on the Dhammapada. Vol. II. London: Pali

11



Volume 15, Issue 1, November 2024
https:/ /www .journal.stabn-sriwijaya.ac.id /SATI

Text Society.

Pramono, E., Ismoyo, T., Sutawan, K., & Susanto, S. (2024). The Role of Pabbajja Training
in Strengthening the Mental Balance of Buddhist Panditas in Banten
Province. Journal of Education, Religious, and Instructions (JoERI), 2(1), 9-20.

Prastowo, F. R. (2024, February). Buddhist Meditation, Ascetic Education, and Emotional
Intelligence. In 7th International Conference on Language, Literature, Culture, and
Education (ICOLLITE 2023) (pp. 185-192). Atlantis Press.

Sugiyono. (2017). Metode Penelitian Kuantitatif, Kualitatif, dan R&D. Bandung: Alfabeta.

Sukodoyo. (2024). Kesadaran Orang Tua Buddhis pada Pendidikan Seks untuk Anak
Usia SD. Jurnal Penjaminan Mutu, 10(1), 111-127
https:/ /doi.org/10.25078 /jpm.v10i01.3385

Sutawan, K. (2019). Pengaruh Pabbajja Samanera-Upasikkha Atthangasila Terhadap
Kecerdasan Spiritual Mahasiswa Stiab Jinarakkhita. Jurnal Pendidikan Buddha dan
Isu Sosial Kontemporer, 1(1), 12-23.

Warder, A. K. (Ed.). (1961). Anguttara Nikaya Vol. I. London: Pali Text Society.

Winata, S. H. (2020). Pembentukan Karakter Samanera di Mahavihara Balikpapan,
Kalimantan Timur Ditinjau dari Kasus Ambalatthika Rahulovada Sutta. Prosiding
Ilmu Agama dan Pendidikan Agama Buddha, 1(1), 1-12.

12



